
1 
 

 



2 
 

 

MARIA MADRE DI DIO 

E 

CORREDENTRICE 
 

 

 

 

LETTERA – LECTIO – DOCUMENTI  

 

 

 

 

Per una rilettura nella continuità della Tradizione 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Copyright © 2025 

Pietro Luciano Pio Iannantuono 

Tutti i diritti sono riservati. 

 

 



3 
 

 

 

 

 

A quanti custodiscono la fede Cattolica 

trasmessa dagli Apostoli 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

NOTA EDITORIALE 

I due testi raccolti in queste pagine — una Lettera e una Lectio 

brevis — nascono da esigenze diverse e, tuttavia, convergenti: 

custodire la limpidezza della fede e favorire un dialogo sereno 

all’interno della Chiesa. 

La Lettera è il gesto iniziale, rispettoso e franco, con cui si offre 

un contributo alla riflessione ecclesiale sul tema della 

cooperazione mariana all’opera della Redenzione.  

La Lectio rappresenta il passo successivo: un tentativo di 

approfondire, ordinare e illuminare quanto la Lettera ha intuito, 

servendosi degli strumenti della Scrittura, della Tradizione e 

della teologia. 

La pubblicazione congiunta non mira ad alimentare 

contrapposizioni, né a porsi come documento di reazione. Vuole 

piuttosto offrire un percorso completo: dalla domanda 

all’argomentazione, dall’urgenza pastorale alla solidità 

dottrinale. La Lettera ascolta il presente; la Lectio ne dilata la 

comprensione con pazienza e respiro ecclesiale. L’una prepara 

l’altra, e insieme compiono ciò che ciascuna da sola potrebbe 

soltanto avviare. 



5 
 

In queste pagine si avverte il desiderio che la verità sia espressa 

con rispetto e precisione, e che la fede — nutrita dal sangue dei 

martiri — non si inaridisca nell’incertezza, ma ritrovi in un 

linguaggio limpido la sua forza. Questa è l’intenzione che 

attraversa l’intero dossier: unire chiarezza e fedeltà, rigore e 

carità, studio e comunione. È lo stile di chi ama la Chiesa senza 

clamore e senza timore, nella certezza che la Tradizione non è 

un peso, ma una sorgente. 

Per questo motivo i testi vengono consegnati con discrezione e 

fiducia: come un servizio, piccolo ma sincero, alla comprensione 

del mistero della Madre di Dio e al cammino della comunità 

cristiana. Con l’auspicio che illuminare con delicatezza sia 

spesso più fecondo che parlare ad alta voce, e che il cuore della 

Chiesa sappia riconoscere, anche in parole umili, ciò che 

purifica, ciò che libera e ciò che rafforza. 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 
 

PREMESSA 

 

Le pagine che seguono non intendono offrire un semplice 

appunto divulgativo, ma un dossier teologico, pensato per quanti 

desiderano esaminare con calma, alla luce della Scrittura, della 

Tradizione e del Magistero, la questione del titolo mariano di 

«Corredentrice». Non si propone una nuova definizione 

dogmatica, né si pretende di imporre un lessico, ma si cerca di 

mostrare come, debitamente precisato sul piano dottrinale, tale 

titolo rientri in modo organico nella fede cattolica, senza ledere 

in nulla l’unicità del Redentore, nostro Signore Gesù Cristo. 

 

Il presente scritto vuole offrire alcuni elementi di riflessione 

perché il giudizio sul titolo di «Corredentrice» non si risolva in 

una pura valutazione lessicale o pastorale, ma tenga conto del 

suo radicamento oggettivo nella storia della fede della Chiesa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 
 

A Sua Eminenza Reverendissima 

Card. Víctor Manuel Fernández 

Prefetto del Dicastero per la Dottrina della Fede 

 

“Completo nella mia carne ciò che manca ai patimenti di Cristo”  

(Col 1,24) 

Paolo, la Chiesa e Maria Corredentrice 

Per una lettura nella continuità del Magistero 

1. Introduzione 

Eminenza Reverendissima, con rispetto filiale e sincero amore 

per la Chiesa, Le sottopongo questa riflessione unitaria — frutto 

dell’integrazione della mia prima bozza con un 

approfondimento biblico teologico su Col 1,24 — circa il nesso 

tra l’unica Redenzione di Cristo e la cooperazione di Maria 

Santissima, tradizionalmente designata anche con il titolo di 

Corredentrice. 

La Nota Mater Populi fidelis ha generato in non pochi fedeli il 

timore che l’uso del titolo sia, in sé, teologicamente improprio. 

Senza ombra di polemica, desidero precisare che: (a) l’unico 

Mediatore e Redentore è e resta Gesù Cristo (1Tm 2,5); (b) ogni 

mediazione creaturale dipende totalmente dalla sua; (c) in tale 

dipendenza si comprende sia la partecipazione di ogni battezzato 



9 
 

(Col 1,24), sia — in modo singolare e subordinato — la 

cooperazione materna di Maria. 

 

2. Cristo unico Mediatore: che cosa “manca” secondo Col 

1,24 

San Paolo scrive: “sono lieto delle sofferenze che sopporto per 

voi e completo nella mia carne ciò che manca ai patimenti di 

Cristo, a favore del suo corpo che è la Chiesa” (Col 1,24). La 

Passione del Signore non è manchevole nel valore: il sacrificio 

di Cristo è perfetto, definitivo, sovrabbondante. “Manca”, 

piuttosto, la partecipazione del Corpo lungo la storia: ciò che è 

stato compiuto una volta per tutte deve raggiungere 

soggettivamente persone concrete, generazione dopo 

generazione. 

L’esegesi del verbo greco antanaplērōō indica il “colmare ciò 

che resta da colmare”: non aggiunta di merito all’atto redentivo 

oggettivo, ma perfetta irradiazione ed applicazione di 

quell’unico atto nella vita della Chiesa. Paolo vede la sua 

sofferenza come innestata nella Croce: Cristo ha redento il 

mondo; l’Apostolo, unito a Cristo, si consuma perché la 

Redenzione giunga ai membri del Corpo. È la logica della 

Comunione dei santi. 



10 
 

3. La partecipazione della Chiesa: il principio paolino 

Se il sacrificio del Capo è perfetto sul piano oggettivo, sul piano 

soggettivo la Chiesa coopera alla diffusione dei suoi frutti. La 

tradizione spirituale e la prassi ecclesiale (penitenza, indulgenze, 

offerta del dolore) esplicitano questo principio: la sofferenza del 

cristiano, unita a quella di Cristo, diventa strumento di salvezza 

per il Corpo. Nessuna concorrenza, nessun “secondo redentore”: 

solo partecipazione realmente efficace, perché totalmente 

dipendente dall’unica mediazione del Signore. 

 

4. Se Paolo può dirlo, Maria lo dice in modo eminente 

Quanto è vero per ogni battezzato vale massimamente per Maria. 

Il Concilio insegna che la Vergine “cooperò in modo tutto 

speciale all’opera del Salvatore” ed è “Madre per noi 

nell’ordine della grazia”, precisando che tale funzione «in 

nessun modo oscura o diminuisce l’unica mediazione di Cristo», 

dalla quale dipende assolutamente e da cui attinge tutta 

l’efficacia. Se Paolo — peccatore redento — può dire 

«completo…», quanto più Maria, l’Immacolata, Socia del Figlio 

nella fede e nel dolore, può dirlo in senso eminente e 

subordinato: non perché manchi qualcosa a Cristo, ma perché Le 



11 
 

è stato dato di portare con Lui, come Madre del Capo e del 

Corpo, il peso dell’ora. 

Il mistero della «Corredentrice» non riguarda soltanto Maria: 

tocca in profondità il modo stesso in cui la Chiesa comprende la 

propria missione. San Paolo osa scrivere: “completo nella mia 

carne quello che manca ai patimenti di Cristo, a favore del suo 

corpo che è la Chiesa” (Col 1,24). Non perché la Croce sia 

insufficiente, ma perché il disegno di Dio ha voluto che l’unica 

redenzione di Cristo si rendesse presente nella storia attraverso 

la cooperazione libera delle membra del Corpo. 

 

Maria sta all’inizio di questa logica di cooperazione. In lei la 

Chiesa contempla il modello perfetto di ciò che ogni battezzato 

è chiamato a vivere in misura umile e quotidiana: offrirsi, 

soffrire, pregare, lavorare perché la grazia della redenzione 

raggiunga le anime. Se diventa sospetto dire che Maria coopera 

alla redenzione, a maggior ragione diventa sospetto dire che la 

Chiesa coopera alla salvezza delle anime: ma allora che ne resta 

di Col 1,24, dell’apostolato, della missione, dell’intercessione 

dei santi, della stessa responsabilità cristiana nella storia? 

 



12 
 

In questo senso, la dottrina sulla singolare cooperazione di Maria 

non impoverisce, ma fonda e illumina la cooperazione di tutta la 

Chiesa. Maria è ciò che la Chiesa è chiamata a diventare: 

completamente disponibile alla volontà del Padre, intimamente 

unita al sacrificio del Figlio, docile all’azione dello Spirito. 

Chiamarla, in questo quadro, «Corredentrice» significa 

riconoscere che in lei si manifesta in modo eminente la stessa 

legge spirituale che regge la vita di tutti i fedeli: nessuno si salva 

da solo, ma nessuno è escluso dal poter diventare, per grazia, 

strumento di salvezza per altri. 

 

Squalificare in blocco il titolo «Corredentrice», come se fosse 

necessariamente un tradimento del Vangelo, rischia di produrre 

un effetto collaterale grave: abituare i cristiani a pensare la 

redenzione come realtà puramente individuale e chiusa, priva di 

ogni reale cooperazione ecclesiale. Al contrario, custodire un 

linguaggio mariano alto, ben precisato dottrinalmente, aiuta a 

mantenere viva la coscienza che la Chiesa non è spettatrice, ma 

partecipe – sempre in modo subordinato – dell’opera di Cristo. 

In Maria, questa verità prende un volto materno; nella Chiesa, si 

traduce nella fatica quotidiana dell’annuncio, dei sacramenti, 

della carità e dell’offerta nascosta di tante vite unite alla Croce. 



13 
 

5. Tre livelli da distinguere con rigore 

(a) Redenzione oggettiva (Cristo solo). 

L’unico sacrificio della Croce, di valore infinito, sufficiente per 

tutti i tempi: nessuno può “aggiungere” alcunché. 

(b) Corredenzione singolare (Maria). 

Cooperazione unica, reale e subordinata della Madre: eletta 

Immacolata, presente sotto la Croce in compassio totale, Socia 

Christi non per parità, ma per intima partecipazione. 

(c) Partecipazione soggettiva (Chiesa e santi). 

Ogni battezzato, unendo la propria croce a quella di Cristo, 

coopera all’applicazione dei frutti della Redenzione alle anime. 

Il titolo «Corredentrice», quando usato, designa il secondo 

livello. Ben spiegato, tutela la centralità di Cristo e sostiene la 

catechesi sul terzo livello. 

 

6. Storia del titolo e prudenza del Magistero 

• San Pio X: attestazioni in preghiere indulgenziate con il 

titolo “Corredentrice del genere umano”. 

• Benedetto XV, Inter Sodalicia (1918): Maria “soffrì e 

quasi morì con il Figlio… di modo che si può dire che Ella, 

insieme con Cristo, ha redento il genere umano”. 



14 
 

• Pio XI (30 novembre 1933, ai pellegrini di Vicenza): 

“…per questo noi la invochiamo col titolo di Corredentrice”. 

• Pio XII, Munificentissimus Deus (1950), n. 39: Maria 

“generosa Socia del divin Redentore” (lessico dottrinalmente 

equipollente quanto alla cooperazione unica e subordinata). 

• Concilio Vaticano II, Lumen gentium 61–62: scelta di 

prudenza linguistica; non usa il titolo, ma sviluppa la 

“cooperazione alla Redenzione” e la “funzione salvifica 

subordinata” di Maria. 

• San Giovanni Paolo II: in atti pubblici (udienze, Angelus, 

omelie) impiega più volte il titolo «Corredentrice»; nelle 

encicliche preferisce un lessico sobrio (“cooperazione 

materna”). 

Criterio risultante: il titolo può essere spiegato, talora evitato, 

mai squalificato in sé. 

 

7. Sulla formula «sempre inappropriato» 

L’assolutezza della formula rischia tre cortocircuiti: 

Storico magisteriale — sembra contraddire o svalutare una 

tradizione riconosciuta, alimentando l’idea di discontinuità. 



15 
 

Teologico metodologico — confonde lessico e dottrina: la 

Chiesa può correggere il linguaggio, non insinuare l’errore dove 

occorre solo spiegazione. 

Pastorale — disorienta i fedeli: molti, nutriti da catechesi e pietà 

popolare, concludono che il titolo sia “sbagliato”. Invece è 

delicato e da spiegare. 

L’ermeneutica della riforma nella continuità insegna: si purifica, 

non si cancella; si precisa, non si sconfessa. 

 

8. Proposta praticabile (dottrina chiara, lingua sobria) 

Per l’unità della fede e la pace pastorale: 

Dogmatico. Nessuna richiesta definitoria. 

Teologico. Riconoscere che Corredentrice, se ben qualificato, è 

un modo legittimo di esprimere la cooperazione materna. 

Pastorale. Offrire una formula positiva, catechetica, che tenga 

insieme fedeltà e prudenza: 

«Maria ha cooperato in modo unico e subordinato all’unico 

Redentore; per questo, nella tradizione cattolica, è anche 

invocata come Corredentrice. Tale titolo non aggiunge nulla alla 

Croce di Cristo, ma esprime l’eccellenza della sua 

partecipazione materna alla nostra salvezza.» 

 



16 
 

9. Linee pastorali per parroci, catechisti e formatori 

Cristo al centro. Ogni catechesi mariana si apra con 1Tm 2,5. 

Col 1,24 spiegato. “Manca” la nostra partecipazione, non il 

merito della Croce. 

Triplice livello. Cristo (oggettivo) – Maria (singolare) – Chiesa 

(partecipazione). 

Linguaggio onesto. Se si usa «Corredentrice», dire subito “in 

modo subordinato all’unico Redentore”. Se non lo si usa, evitare 

di far credere che sia teologicamente errato. 

Pietà popolare. Valorizzare Rosario, Via Crucis, offerta del 

dolore: Maria ci educa a stare sotto la Croce senza vittimismo e 

senza retorica. 

Ecumenismo intelligente. Ascoltare, spiegare, non annacquare: 

spesso la chiarezza unisce più del silenzio. 

 

10. Conclusione 

Eminenza, nessuno mette in questione che «uno solo è il 

mediatore» (1Tm 2,5). Proprio per questo possiamo dire anche 

l’altra metà del mistero: il Figlio ha voluto salvare coinvolgendo 

— Paolo, la Chiesa e, in modo singolare, la Madre. Chiamarla 

Corredentrice, in senso preciso e subordinato, non toglie luce al 

Sole: ne mostra il riverbero sul volto purissimo di colei che stava 



17 
 

sotto la Croce. La Chiesa non si rinnova tacendo il suo 

linguaggio, ma purificandolo nella continuità. Affido a Vostra 

Eminenza queste considerazioni, per il bene dei piccoli, la 

serenità dei pastori e la precisione delle nostre cattedre. 

In Christo et Maria 

Vignola, 9 novembre 2025.  

Dedicazione della Basilica Lateranense 

Firmato 

 Pietro Luciano Pio dott. Iannantuono 

Insegnante  

 

_______________________________________ 

Note 

• 1Tm 2,5; Col 1,24: unico Mediatore, partecipazione 

ecclesiale. 

• Catechismo della Chiesa Cattolica, 599–618; 968–970. 

• Concilio Vaticano II, Lumen gentium 60–62 

(cooperazione materna subordinata). 

• San Giovanni Paolo II: Salvifici doloris; Redemptoris 

Mater; usi pubblici del titolo in catechesi e discorsi. 

• San Pio X: preghiere indulgenziate con il titolo 

«Corredentrice». 



18 
 

• Benedetto XV, Inter Sodalicia (1918). 

• Pio XI: discorsi pubblici (es. 30 novembre 1933). 

• Pio XII, Munificentissimus Deus (1950), n. 39: 

«generosa Socia del divin Redentore». 

• Dicastero per la Dottrina della Fede, Mater Populi fidelis, 

n. 17. 

• Penitenzieria Apostolica: decreto per la Giornata del 

Malato (Col 1,24 e partecipazione alle sofferenze redentrici). 

• Benedetto XVI, Discorso alla Curia Romana (22 

dicembre 2005): ermeneutica della riforma nella continuità. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



19 
 

LECTIO BREVIS 

“Maria Madre di Dio e Corredentrice: 

la partecipazione materna alla Redenzione 

nella continuità della Tradizione” 
 

INTRODUZIONE 

La presenza di Maria ai piedi della Croce rimane uno dei misteri 

più profondi e più delicati della fede cristiana. Nel “silenzio 

verticale” del Calvario, là dove ogni parola umana tace e la 

Parola eterna parla attraverso il sangue versato, la Madre non 

abbandona il Figlio: stabat. 

L’attualità del titolo «Corredentrice», oggi talvolta contestato 

per ragioni linguistiche o pastorali, non può essere ridotta a un 

dibattito di superficie. È piuttosto la porta per accedere a una 

verità che attraversa la Scrittura, la Tradizione e il Magistero: 

Maria, per grazia e in modo totalmente subordinato, 

partecipa all’unica Redenzione di Cristo generando nel 

dolore la nuova umanità redenta. 

Questa Lectio, fedele alla Tradizione e attenta alle esigenze 

contemporanee, intende mostrare organicamente e 

scientificamente — con fondamento biblico, patristico e 



20 
 

dogmatico — la legittimità, la profondità del titolo 

«Corredentrice» nel suo senso cattolico: la verità profonda che 

attraversa i secoli; il Calvario è anche il parto doloroso di Maria, 

e da quel parto nasce il popolo dei redenti. 

I. LO “STABAT” COME CHIAVE ERMENEUTICA 

1.1 “Stavano presso la croce”: esegesi di Gv 19,25 (Poppi) 

Giovanni, nella traduzione del Poppi, scrive: 

“Stavano presso la croce di Gesù sua madre…”¹ 

Il verbo stare indica una presenza lucida, intenzionale, attiva: 

Maria non subisce la Croce, vi entra. La sua postura eretta è il 

contrario della disperazione: è partecipazione. 

Cristo dall’alto offre la vita; Maria dal basso offre se stessa. 

Sono due verticalità che si incontrano nel mistero dell’offerta. 

1.2 La profezia di Simeone compiuta nel Calvario 

“E anche a te una spada trafiggerà l’anima” (Lc 2,35 Poppi).² 

La ferita aperta nel costato di Cristo dalla lancia (Gv 19,34) è la 

stessa ferita che trapassa l’anima della Madre. La Tradizione 

patristica e teologica ha visto nel rapporto lancia–spada un’unica 

trafittura vissuta da due soggetti: 



21 
 

• nel corpo del Figlio, 

• nell’anima della Madre. 

Non due dolori paralleli, ma un unico dolore condiviso. 

1.3 Maria nuova Eva: la generazione della nuova umanità 

Il Calvario è il nuovo Eden. 

Cristo è il nuovo Adamo; Maria è la nuova Eva. 

Dalla costola di Adamo nacque Eva; 

dal costato di Cristo e dal cuore di Maria nasce la Chiesa. 

Ireneo dirà che Maria diventa “causa di salvezza”³ non in quanto 

origine, ma in quanto grembo attraverso cui passa la vita nuova. 

È qui che si radica la corredenzione: nell’atto generativo per 

cui Maria dona al mondo i salvati, come aveva donato al 

mondo il Salvatore. 

 

II. LA TRADIZIONE PATRISTICA 

2.1 Sant’Ireneo: la causa salutis 

Ireneo, nel III secolo, stabilisce la matrice teologica: 



22 
 

“La disobbedienza di Eva divenne causa di morte… 

l’obbedienza di Maria divenne causa di salvezza per sé e per 

tutto il genere umano.”⁴ 

La Madre non è fonte della salvezza, ma condizione voluta da 

Dio perché la salvezza entri nella storia. 

2.2 Efrem, Ambrogio, Agostino 

Efrem canta Maria “vicina alle piaghe del Figlio”⁵; 

Ambrogio la definisce “figura della Chiesa generante”⁶; 

Agostino contempla nel Calvario il “parto doloroso della Madre 

della Chiesa”⁷. 

La patristica percepisce chiaramente ciò che il linguaggio 

successivo definirà meglio: Maria partecipa realmente 

all’atto salvifico di Cristo. 

2.3 La patristica come fondamento stabile 

Il titolo «Corredentrice», non nasce nell’Ottocento, ma ha radici 

antiche. La terminologia varia, il contenuto è identico. 

 

III. TEOLOGIA SISTEMATICA 

3.1 I tre livelli da distinguere 

1. Redenzione oggettiva (Cristo solo) 



23 
 

Il sacrificio della Croce è perfetto, infinito, definitivo. 

2. Cooperazione singolare (Maria) 

Unica, reale, subordinata, per grazia. 

3. Partecipazione soggettiva (Chiesa) 

Ogni battezzato unisce le proprie sofferenze al Cristo (Col 1,24). 

Il titolo «Corredentrice», indica esclusivamente il secondo 

livello. 

Tutto ciò che la Chiesa afferma di Maria, in ordine alla 

redenzione, sta dentro un presupposto non negoziabile: Cristo è 

l’unico Redentore, l’unico Mediatore, l’unico che può dire in 

senso proprio: “Questo è il mio sangue dell’alleanza, versato per 

molti in remissione dei peccati”. Il sacrificio della Croce ha un 

valore infinito, perfetto, sufficiente in sé: non ha bisogno di 

aggiunte, non è manchevole, non può essere completato da 

alcuna creatura. 

Se, dunque, lungo i secoli è stato usato il linguaggio della 

“corredenzione” di Maria, lo si è fatto unicamente per esprimere 

che la grazia redentrice di Cristo non rimane chiusa in se stessa, 

ma raggiunge in modo singolare il cuore immacolato della 

Madre, rendendola capace di una cooperazione reale, ma 



24 
 

totalmente dipendente. Prima c’è l’atto libero e sovrano del 

Figlio, che “da ricco che era si fece povero” (2 Cor 8,9); dentro 

questo atto gratuito, per pura grazia, viene coinvolta Maria: 

chiamata, preparata, resa capace di pronunciare un “fiat” che non 

genera una seconda salvezza, ma indica la via concreta 

attraverso cui l’unica salvezza ci raggiunge. 

Il titolo di «Corredentrice», inteso in senso tradizionale, non 

introduce un secondo soggetto di redenzione accanto a Cristo, 

quasi si dovesse dividere il merito dell’opera tra due 

protagonisti. Esso indica piuttosto una partecipazione analogica: 

il merito de condigno appartiene solo a Cristo, vero Dio e vero 

uomo; a Maria si riconosce, per grazia, un merito soltanto de 

congruo, cioè una convenienza fondata sulla sua unione 

singolare al Figlio nell’obbedienza e nel dolore. Togli Cristo 

unico Redentore, e il titolo «Corredentrice» crolla nel vuoto. 

Proprio questo mostra che esso non può mai essere inteso come 

polo autonomo, ma come eco interamente derivata dal “sì” del 

Figlio alla volontà del Padre. 

Parlare di “corredenzione mariana”, allora, non significa 

spostare il centro della fede, ma esattamente il contrario: vuol 

dire riconoscere fino in fondo che la potenza redentrice di Cristo 



25 
 

è così grande da poter associare davvero una creatura – la Madre 

– all’offerta del suo sacrificio, senza per questo diminuire di un 

millimetro la sua assoluta primazia. Una grandezza che non 

tollera concorrenti, ma che proprio per questo può permettersi di 

avere dei collaboratori. 

3.2 Subordinazione e grazia 

Maria non aggiunge nulla al sacrificio oggettivo, ma attraverso 

di lei quel sacrificio diventa grembo di salvezza. 

È la logica dell’Incarnazione: Dio non ha bisogno degli uomini, 

ma li coinvolge nella storia della salvezza. 

3.3 Il parto del Calvario 

Maria non soffrì nel parto fisico a Betlemme — così insegna la 

Tradizione — ma soffrì nel parto spirituale al Golgota. 

La Chiesa nasce così: 

• dal sangue del Figlio, 

• dal dolore della Madre, 

• dall’amore di entrambi, uniti in un unico atto redentivo: 

infatti, “per un nuovo dono della tua bontà (Padre) 

divenne suo aiuto nella redenzione; e i dolori a lei ignoti 

nel dare al mondo il suo Figlio sofferse gravissimi per 



26 
 

farci rinascere a te” (Prefazio della Messa di S. Maria 

presso la Croce OSM). Ciò che non patì nella nascita del 

Verbo fatto carne, lo patisce nella generazione redentiva 

dei suoi fratelli. 

Il dolore non è una aggiunta necessaria alla Redenzione: è la 

modalità materna con cui Maria vi partecipa. 

Il suo cuore è nel cuore del Figlio. 

La sua ferita è nell’unica ferita del Cristo. 

Il suo dolore non è autonomo, ma condiviso. 

Per questo il titolo «Corredentrice», definito bene, non sottrae 

nulla a Cristo e illumina la grandezza della Madre. 

La “corredenzione” è, in questo senso, l’aspetto materno della 

Redenzione stessa. 

 

IV. MAGISTERO E STORIA DEL TITOLO 

4.1 Leone XIII: il primo uso moderno 

Leone XIII è il primo Pontefice moderno a utilizzare 

ufficialmente — anche se inizialmente in modo implicito — il 

titolo e la dottrina della «Corredentrice». 

Nelle sue encicliche mariane (soprattutto Octobri mense, 

Adiutricem populi, Iucunda semper), Maria è presentata come 



27 
 

“associata” alla Redenzione⁸, cooperante “al mistero della nostra 

salvezza”, con formulazioni che preparano esplicitamente l’uso 

posteriore del titolo. 

È il Pontefice che riapre la grande stagione della mariologia del 

XX secolo. 

4.2 Benedetto XV, Pio XI, Pio XII 

Benedetto XV: Maria “soffrì e quasi morì col Figlio”⁹. 

Pio XI: uso pubblico del titolo Corredentrice. 

Pio XII: “generosa Socia del Redentore”¹⁰. 

4.3 Il Concilio Vaticano II 

Lumen gentium 60–62: prudenza linguistica, non negazione 

dottrinale: 

“In nessun modo oscura o diminuisce l’unica mediazione del 

Cristo.”¹¹ 

La cooperazione materna è pienamente affermata. 

Oggi il titolo «Corredentrice» suscita non poche perplessità. 

Non è difficile capirlo! 

Alcuni temono che, chiamando così Maria, la si ponga quasi allo 

stesso livello del Figlio, come se l’opera della salvezza fosse 



28 
 

divisa a metà: 50% Gesù e 50% Maria. Altri, attenti al dialogo 

ecumenico, temono che un linguaggio poco preciso possa 

oscurare, almeno pastoralmente, l’unicità del Mediatore, che è 

Cristo solo. 

Eppure, compreso nel suo senso cattolico, questo titolo è 

radicalmente cristocentrico. Il “co-” di «Corredentrice», non 

indica una uguaglianza, ma una partecipazione subordinata: 

come san Paolo può dirsi “collaboratore di Dio” senza per questo 

diventare un secondo Creatore, così Maria è detta “co-

redentrice” non perché sia una seconda fonte della Redenzione, 

ma perché è la creatura che, più di ogni altra, è stata associata — 

per pura grazia e in profonda dipendenza — all’unico atto 

redentivo di Cristo. 

Cristo è l’unico Redentore, causa prima e sufficiente della nostra 

salvezza; Maria è la prima dei redenti, che offre il proprio “sì” 

all’Incarnazione e alla Croce, lasciando che la Redenzione 

divina tocchi fino in fondo la libertà di una creatura. Chiamarla 

«Corredentrice», in questo senso, non sottrae nulla alla gloria del 

Figlio; al contrario, manifesta tutta la potenza della sua Croce, 

capace di coinvolgere una Madre e, in lei, la Chiesa e ciascuno 

di noi. 



29 
 

4.4 Giovanni Paolo II 

Usa più volte il titolo in contesti catechetici e pastorali; nelle 

encicliche preferisce “cooperazione materna”. 

 

V. RICADUTE PASTORALI 

5.1 Cristocentricità e mariologia 

Maria rimanda sempre al Figlio: 

“Fate quello che vi dirà” (Gv 2,5 Poppi).¹² 

È la sintesi della sua missione: non sostituire il Figlio, ma 

condurre a Lui. 

5.2 Formula catechetica positiva 

«Maria ha cooperato in modo unico e subordinato all’unico 

Redentore; per questo, nella tradizione cattolica, è invocata 

anche come Corredentrice.» 

 

CONCLUSIONE 

Il Calvario è il luogo della generazione dell’umanità nuova. 

Cristo offre il sangue, Maria offre il cuore. 

Non due atti paralleli, ma un unico mistero d’amore vissuto in 

due soggetti uniti. 



30 
 

Chiamare Maria «Corredentrice», con la prudenza del 

linguaggio e la precisione della dottrina, non sottrae nulla alla 

gloria del Figlio. 

È il contrario: rivela come il Sole illumini il volto purissimo di 

Colei che, stando sotto la Croce, ha generato la nostra salvezza. 

Vignola, 23 novembre 2025. 

Solennità di Cristo Re. 

Firmato 

 Pietro Luciano Pio dott. Iannantuono 

Insegnante 

 

 

________________________________________ 

NOTE 

¹ Gv 19,25, trad. Poppi, Edizioni Dehoniane. 

² Lc 2,35, trad. Poppi. 

³ Ireneo di Lione, Adversus Haereses III,22,4. 

⁴ Ivi. 

⁵ Efrem il Siro, Inni sulla Natività, X. 

⁶ Ambrogio, De institutione virginis, 7. 



31 
 

⁷ Agostino, Sermo 51. 

⁸ Leone XIII, Adiutricem populi (1895). 

⁹ Benedetto XV, Inter Sodalicia (1918). 

¹⁰ Pio XII, Munificentissimus Deus, n. 39. 

¹¹ Concilio Vaticano II, Lumen gentium 60–62. 

¹² Gv 2,5, trad. Poppi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



32 
 

BIBLIOGRAFIA ESSENZIALE 

Scrittura 

• Poppi, A., Vangelo secondo Giovanni, Ed. Dehoniane. 

• Poppi, A., Vangelo secondo Luca, Ed. Dehoniane. 

Padri 

• S. Ireneo, Adversus Haereses. 

• S. Efrem, Inni sulla Natività. 

• S. Ambrogio, De institutione virginis. 

• S. Agostino, Sermones. 

Teologia 

• F. D. Florenski, La Madre di Dio. 

• R. Laurentin, La question mariale. 

• S. De Fiores, Maria nella teologia contemporanea. 

• G. M. Roschini, Mariologia. 

Magistero 

• Leone XIII, Adiutricem populi. 

• Benedetto XV, Inter Sodalicia. 

• Pio XI, Discorsi (30 novembre 1933). 

• Pio XII, Munificentissimus Deus. 



33 
 

• Concilio Vaticano II, Lumen gentium VIII. 

• Giovanni Paolo II, Redemptoris Mater. 

• DDF, Mater Populi fidelis. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



34 
 

APPENDICE DOCUMENTARIA 

La cooperazione mariana alla 

Redenzione  

da sant’Ireneo a Benedetto XVI 
 

1. Testimonianze patristiche e medievali 

1.1. Sant’Ireneo di Lione († ca. 202) 

Opera: Adversus haereses III,22,4; V,19,1. 

Testo classico sulla Nuova Eva: 

“Come Eva, che aveva per marito Adamo, ancora vergine, 

divenne causa di morte per sé e per tutto il genere umano, così 

anche Maria… divenne causa di salvezza per sé e per tutto il 

genere umano”. 

Altrove la chiama anche “advocata Evae”, avvocata di Eva: 

come per mezzo di una vergine l’umanità cadde, così per mezzo 

di una vergine è rialzata. 

Significato: 

– Maria è detta causa salutis in Cristo: causa strumentale e 

subordinata. 

– Il nucleo della cooperazione mariana (obbedienza che scioglie 

il nodo di Eva) è già presente, secoli prima dei dibattiti sul 

termine «Corredentrice». 



35 
 

1.2. San Bernardo di Chiaravalle (†1153) 

Opera: In laudibus Virginis Matris. 

1. Al momento del fiat 

Bernardo presenta il mondo intero come in attesa del sì 

di Maria: dalla sua risposta dipende la nostra liberazione, 

gli angeli stessi “trattengono il respiro” in attesa del suo 

consenso. 

2. Ai piedi della Croce 

Parla di un vero martirio dello spirito di Maria: se 

Cristo può morire nel corpo per amore, lei può “morire 

nello spirito” per amore. 

Significato: 

– Il fiat non è decorativo, ma un atto da cui, in certo senso, 

“dipende” la nostra salvezza (sempre in dipendenza da Cristo). 

– Lo stabat è già colto come compassio attiva alla Passione: 

seme evidente della futura dottrina della cooperazione alla 

Redenzione. 

1.3. San Tommaso d’Aquino (†1274) 

a) Il consenso all’Incarnazione 

Opera: Summa theologiae III, q.30, a.1. 

Tommaso si chiede se fosse necessario annunciare a Maria il 

mistero dell’Incarnazione. Risponde di sì, perché: 



36 
 

bisognava ottenere il consenso della Vergine «nel posto di tutta 

la natura umana» (loco totius humanae naturae). 

Significato: 

– Dio ha voluto che l’Incarnazione – e quindi la Redenzione – 

passasse per il sì libero di una creatura. 

– È già una cooperazione reale, pur senza il linguaggio moderno 

della “corredenzione”. 

b) Mediazione subordinata 

Nella dottrina tomista: 

– Cristo è unico Mediatore perfetto; 

– altri possono partecipare ministerialmente alla mediazione, in 

modo derivato. 

La tradizione leggerà qui lo spazio teologico per la mediazione 

materna di Maria, legata alla sua singolare unione con Cristo. 

1.4. San Bonaventura (†1274) 

Gli studi mariologici riassumono così la sua dottrina: 

– Maria “ha meritato la riconciliazione per l’intero genere 

umano”; 

– “ha offerto il Figlio al Padre per la redenzione 

dell’umanità”; 

– è presentata come Mediatrice che intercede presso il Figlio 

come il Figlio presso il Padre. 



37 
 

Significato: 

– Maria non è solo spettatrice addolorata, ma co-offerente del 

Figlio; 

– il suo patire e offrire ha valore meritorio (sempre derivato) in 

ordine alla riconciliazione del mondo. 

1.5. Beato Giovanni Duns Scoto (†1308) 

a) Immacolata come “redenzione preventiva” 

Scoto difende l’Immacolata Concezione come atto supremo 

della Redenzione: 

– Maria è redenta più di tutti, perché preservata dal peccato in 

previsione dei meriti di Cristo (praevisa merita Christi); 

– questa è una “redenzione più perfetta”, quasi “preventiva”. 

Significato: 

– tutto è e rimane Redenzione di Cristo; 

– Maria è il “capolavoro” della Redenzione, in vista della sua 

missione accanto al Redentore. 

b) Cristocentrismo e associazione di Maria 

Nel disegno scotista: 

– Cristo è il primo voluto, centro della creazione; 

– Maria è associata a Lui in modo unico, come Madre 

immacolata del Verbo incarnato. 



38 
 

Qui si radica metafisicamente la sua cooperazione singolare 

all’opera salvifica. 

1.6. San John Henry Newman (†1890) 

Opera: Letter to Pusey (1866). 

Newman difende la dottrina cattolica su Maria davanti alle 

obiezioni protestanti, recuperando la linea patristica: 

cita Ireneo e altri Padri, mostrando che Maria, con la sua 

obbedienza, è detta “causa di salvezza” per sé e per tutto il 

genere umano, come Eva era stata causa di rovina. 

Significato: 

– la cooperazione di Maria alla salvezza è patristica, non 

un’invenzione tardiva; 

– Newman non ama moltiplicare nuovi titoli, ma difende la 

sostanza: Maria Nuova Eva, realmente associata al Nuovo 

Adamo nell’opera salvifica. 

 

2. Sviluppo nel Magistero da Leone XIII a Pio XII 

2.1. Leone XIII (1878–1903) 

Ciclo delle encicliche sul Rosario. 

a) Octobri mense (22 settembre 1891) 

Maria è invocata come: 



39 
 

“nostra Signora, nostra Mediatrice, Riparatrice del mondo, 

Dispensatrice di tutte le grazie celesti” (parafrasi). 

Significato: 

– triplice titolo: Mediatrix, Reparatrix, Dispensatrix; 

– collegamento tra cooperazione alla Redenzione (Riparatrice) 

e distribuzione delle grazie (Mediatrice/Dispensatrice). 

b) Iucunda semper expectatione (8 settembre 1894) 

Enciclica sul Rosario in cui compare per la prima volta, in un 

testo papale, il linguaggio di co-Redemptrix: 

nel Rosario “si contempla tutta la parte che Maria prese come 

nostra co-Redentrice…” (parafrasi dai testi in lingua moderna). 

Leone XIII sottolinea anche che, fin dall’Annunciazione, Maria 

è già partecipe dell’espiazione del genere umano. 

c) Adiutricem populi (5 settembre 1895) 

Qui Maria è descritta come: 

“ministra del compimento del mistero della redenzione umana” 

e al tempo stesso “ministra della dispensazione della grazia” 

(parafrasi). 

Significato complessivo: 

– Maria è ministra sia del compimento del mistero redentivo 

(Calvario), sia della distribuzione della grazia (storia della 

Chiesa); 



40 
 

– si distingue già, in germe, tra Redenzione oggettiva e 

applicazione soggettiva. 

2.2. San Pio X (1903–1914) 

a) Ad diem illum laetissimum (2 febbraio 1904) 

Riflettendo sull’Immacolata, Pio X afferma che Maria: 

“poiché supera tutti nella santità e nell’unione con Cristo ed è 

stata associata da Gesù Cristo all’opera della redenzione, ci 

merita de congruo ciò che Cristo ci ha meritato de condigno ed 

è dispensatrice di tutte le grazie” (parafrasi fedele). 

Significato: 

– formula chiarissima: associata all’opera della Redenzione; 

– merito de congruo di Maria in relazione al merito de condigno 

di Cristo: è lo schema classico usato dalla mariologia sulla 

corredenzione. 

b) Preghiera indulgenciata “Corredentrice del genere 

umano” 

Nel 1914 Pio X concede indulgenza a una preghiera che recita: 

“Benedico il tuo santo Nome… lodo il tuo eccelso privilegio di 

essere veramente Madre di Dio, sempre Vergine, concepita 

senza macchia di peccato, Corredentrice del genere umano”. 

Significato: 

– il titolo Corredentrice del genere umano è presente in una 



41 
 

preghiera ufficialmente approvata e arricchita con 

l’indulgenza; 

– testimonia un uso ecclesiale sereno del termine nella pietà. 

2.3. Benedetto XV (1914–1922) 

Inter sodalicia (Lettera apostolica, 22 marzo 1918) 

Parlando di Maria ai piedi della Croce: 

Maria “soffrì e quasi morì col Figlio sofferente, rinunciò ai diritti 

materni sul Figlio a vantaggio della salvezza degli uomini e, per 

quanto dipendeva da Lei, offrì il Figlio al Padre… sicché si può 

dire che Ella con Cristo ha redento il genere umano” 

(parafrasi fedele). 

Significato: 

– espressione fortissima: “ha redento con Cristo il genere 

umano”; 

– è una delle più alte formulazioni magisteriali della 

corredenzione oggettiva, pur senza usare il titolo 

“Corredentrice”. 

2.4. Pio XI (1922–1939) 

Primo Papa a usare ufficialmente il titolo “Corredentrice”. 

a) Breve a Nostra Signora del Rosario di Pompei (20 luglio 

1925) 

Rivolto a Maria: 



42 
 

“Ricorda che sul Calvario sei divenuta Corredentrice, 

cooperando col sacrificio del tuo cuore alla salvezza del 

mondo…” (parafrasi). 

b) Allocuzione ai pellegrini di Vicenza (30 novembre 1933) 

Pio XI dichiara: 

“Il Redentore non poteva non associare la Madre sua alla sua 

opera; per questo la invochiamo col titolo di Corredentrice” 

(parafrasi). 

c) Messaggio radio a Lourdes per il Giubileo della 

Redenzione (28 aprile 1935) 

Nella preghiera conclusiva: 

“Madre fedelissima e pietosissima, che come Corredentrice e 

partecipe dei dolori del Figlio assistesti al sacrificio della nostra 

Redenzione…” (parafrasi). 

Significato globale: 

– il titolo «Corredentrice» entra nel linguaggio papale con 

naturalezza, senza censure; 

– il contesto è sempre: unione al sacrificio di Cristo, mai 

parallelo o concorrenza. 

2.5. Pio XII (1939–1958) 

a) Mystici Corporis (1943) 



43 
 

Riprende il tema di Maria Nuova Eva, unita intimamente al 

Figlio nell’opera della salvezza, in quanto Madre del Capo e dei 

membri del Corpo Mistico. 

b) Munificentissimus Deus (1° novembre 1950) 

Nella bolla dogmatica sull’Assunzione, Pio XII descrive Maria 

come: 

“arcanamente unita a Gesù Cristo fin da tutta l’eternità con uno 

stesso decreto di predestinazione” e “generosa Socia del divin 

Redentore” che “ha riportato un pieno trionfo sul peccato e sulle 

sue conseguenze” (parafrasi). 

Significato: 

– “Socia del divin Redentore” è sostanzialmente equivalente alla 

nozione di corredenzione, con linguaggio diverso; 

– l’unione Maria-Cristo nell’opera salvifica è inserita in un 

unico decreto di predestinazione, rafforzando la radice 

teologica della cooperazione mariana. 

 

3. Concilio Vaticano II 

Documento: Costituzione dogmatica Lumen gentium, cap. VIII. 

3.1. LG 58 – Maria sotto la Croce 

Il Concilio afferma che Maria: 



44 
 

“stette ritta presso la croce (cf. Gv 19,25), soffrendo 

profondamente col suo Unigenito, e associandosi con animo 

materno al suo sacrificio, amorosamente acconsentendo 

all’immolazione della vittima da lei generata”. 

3.2. LG 61 – Cooperazione alla salvezza 

“La beata Vergine… cooperò in modo tutto speciale all’opera 

del Salvatore… Per questo fu per noi Madre nell’ordine della 

grazia”. 

Nei titoli redazionali si parla di “cooperazione alla 

Redenzione” e “funzione salvifica subordinata” di Maria. 

Significato: 

– il Concilio non usa il titolo «Corredentrice», per motivi 

pastorali ed ecumenici, ma afferma con forza il contenuto, 

ossia, cooperazione “speciale”, “materna” e “subordinata” 

all’opera del Salvatore. 

 

4. San Giovanni Paolo II (1978–2005) 

Giovanni Paolo II è il Papa che più di tutti ha sviluppato la 

cooperazione mariana alla Redenzione e che ha usato, più volte, 

il titolo Corredentrice in atti del suo Magistero ordinario. 

4.1. Uso esplicito del titolo «Corredentrice» 



45 
 

Gli studi che raccolgono i testi papali indicano almeno sei 

occorrenze pubbliche del titolo «Corredentrice», in Giovanni 

Paolo II: Udienza generale, 10 dicembre 1980 

• Udienza generale, 8 settembre 1982 

• Angelus, Arona, 4 novembre 1984 

• Discorso alla GMG (31 marzo 1985) 

• Discorso ai malati, 24 marzo 1990 

• Angelus, 6 ottobre 1991 

a) Udienza generale, 8 settembre 1982 – Saluto ai malati 

Nel saluto ai malati, Giovanni Paolo II dice di Maria: 

“Maria, pur concepita e nata senza macchia di peccato, partecipò 

in maniera mirabile alle sofferenze del suo divin Figlio, per 

essere Corredentrice dell’umanità.” 

Da sottolineare: 

• il nesso Immacolata → partecipazione alle sofferenze 

→ corredenzione; 

• la partecipazione è “mirabile”, ma tutta derivata da 

Cristo: non aggiunge nulla all’efficacia del sacrificio, ma 

ne è associata in modo unico. 

b) Angelus, Arona, 4 novembre 1984 

Nell’Angelus pronunciato ad Arona, davanti al San Carlone, 

Giovanni Paolo II torna sul ruolo di Maria nella storia della 



46 
 

salvezza, in un contesto dove la riflessione mariologica sul suo 

“sì” e sulla sua unione alla Croce è chiaramente sullo sfondo. 

Significato complessivo di 4.1: 

• Giovanni Paolo II non teme il titolo, lo usa con 

naturalezza; 

• ma lo colloca sempre dentro una struttura chiaramente 

cristocentrica: Cristo unico Redentore, Maria totalmente 

dipendente da Lui, e noi chiamati a unirci a Cristo sulle 

sue orme e su quelle della Madre. 

4.2. Redemptoris Mater (25 marzo 1987): la “mediazione 

materna” 

L’enciclica Redemptoris Mater è il testo-chiave in cui Giovanni 

Paolo II recepisce e sviluppa il capitolo VIII di Lumen gentium 

sulla mediazione materna di Maria. 

1. Maria nel mistero di Cristo e della Chiesa 

La Madre del Redentore ha “un preciso posto nel piano 

della salvezza”; è unita al Figlio fin dall’Annunciazione 

e lungo tutto il suo itinerario di fede, soprattutto sotto la 

Croce. 

2. Mediazione materna (cap. III) 

L’enciclica parla esplicitamente di mediazione di Maria: 



47 
 

Maria «si pone tra il Figlio e gli uomini nella realtà delle 

loro privazioni, indigenze e sofferenze. Si pone “in 

mezzo”, cioè si fa mediatrice non da estranea, ma in 

quanto madre… La sua mediazione ha carattere di 

intercessione: Maria intercede per gli uomini». E 

aggiunge che questa mediazione è tutta relativa a 

Cristo, attinge alla sua mediazione unica e non la oscura. 

3. Continuità con il Vaticano II 

Redemptoris Mater è, in pratica, una lunga “lectio” su 

Lumen gentium 52–69: Giovanni Paolo II vuole che la 

Chiesa rileggа e approfondisca la mariologia 

conciliare, non che la riduca. 

 

4.3. Giovanni Paolo II tra titolo e contenuto 

Nel suo lungo pontificato san Giovanni Paolo II ha usato più 

volte il titolo «Corredentrice», sempre in contesto fortemente 

cristocentrico, per indicare la singolare unione di Maria con 

Cristo nella sua Passione e la partecipazione delle nostre 

sofferenze, offerte insieme a quelle di Gesù e unite alla 

compassione di Maria. Nello stesso tempo, nella grande 

enciclica Redemptoris Mater preferisce sviluppare il contenuto 

tradizionale con il vocabolario di Lumen gentium (cooperazione, 



48 
 

mediazione materna, subordinazione a Cristo), senza insistere su 

quel titolo. 

 

5. Benedetto XVI (Joseph Ratzinger) 

Qui chiudiamo il percorso, mostrando come Benedetto XVI 

tenga insieme massima dottrina sulla mediazione di Maria e 

prudenza sul titolo “Corredentrice”. 

5.1. Il giudizio sul titolo «Corredentrice» (Ratzinger teologo) 

Nell’intervista con Peter Seewald poi pubblicata in Gott und die 

Welt (Dio e il mondo, 2000–2001), Ratzinger afferma in sostanza 

che la proclamazione di un dogma su Maria «Corredentrice», al 

momento si discosta troppo dal linguaggio della Scrittura e dei 

Padri; tutto viene da Cristo, e anche Maria è tutto ciò che è 

attraverso di Lui. È un’intenzione corretta, ma espressa in modo 

inadeguato per questo richiede ancora approfondimento e 

discernimento all’interno della Chiesa. 

Significato: 

– Ratzinger non rigetta la dottrina (cooperazione singolare e 

subordinata di Maria). 

– ma è critico sul dogma «Corredentrice», e ritiene il termine 

da approfondire per motivi di radicamento biblico-patristico e 

per evitare equivoci cristologici ed ecumenici. 



49 
 

5.2. Benedetto XVI Papa: mediazione mariana al massimo 

grado 

a) San Paolo (Brasile), 11 maggio 2007 – Omelia per la 

canonizzazione di sant’Antonio de Sant’Anna Galvão 

Nell’omelia, Benedetto XVI pronuncia una frase diventata 

chiave nella mariologia recente: 

“Non c’è nessun frutto di grazia nella storia della salvezza che 

non abbia come necessario strumento la mediazione di 

Maria”. 

Significato: 

– di fatto, è una formulazione fortissima della mediazione 

universale di Maria (“mediatrice di tutte le grazie”), 

– in perfetta subordinazione a Cristo, unico Mediatore, ma 

affermando che ogni grazia concreta passa per la sua 

mediazione materna. 

b) Giornata Mondiale del Malato – 11 febbraio 2013 

(Altötting) 

Nel contesto della XXI Giornata Mondiale del Malato, con 

celebrazioni al santuario mariano di Altötting, Benedetto XVI, 

tramite la Penitenzieria Apostolica e una lettera in latino, affida 

la missione: 



50 
 

“all’intercessione della Beata Vergine Maria Immacolata, 

Mediatrice di tutte le grazie (Mediatricis omnium gratiarum)”. 

Significato: 

– uso esplicito del titolo Mediatrix omnium gratiarum in un atto 

ufficiale; 

– piena continuità con Leone XIII, Pio X, Pio XII e la mariologia 

preconciliare, reinterpretata alla luce del Vaticano II. 

 

6. Preghiere e formulari approvati 

6.1. Preghiera alla Beata Vergine “Corredentrice del 

genere umano” (san Pio X) 

Fonte: Raccolta di preghiere e pie opere, edizione 1950, con 

riferimento all’indulgenza concessa da san Pio X (1914). 

“Benedico il tuo santo Nome, 

lodo il tuo eccelso privilegio 

di essere veramente Madre di Dio, sempre Vergine, 

concepita senza macchia di peccato, 

Corredentrice del genere umano.” 

 

6.2. Altre formule devozionali (fine XIX – metà XX secolo) 

In varie suppliche, litanie e consacrazioni approvate in questi 

decenni compaiono: 



51 
 

– il titolo «Corredentrice» e titoli affini quali : Reparatrix mundi, 

Socia Redemptoris, Mediatrix omnium gratiarum. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

Autore: Pietro Iannantuono, dal 2019 al 2024 ha insegnato per l’IC 

Castelvetro di Castelvetro di Modena; nel 2024 ha insegnato Italiano e Storia 

per l’Istituto Secondario di Secondo Grado Paradisi di Vignola. Dal 2025 è 

ritornato in pianta stabile presso l’IC Castelvetro. 

Nel corso della sua carriera si è laureato in Lettere Moderne con il massimo 

dei voti ed ha conseguito diversi Master e corsi di formazione; ha composto 

diversi racconti, poesie, filastrocche (inserite in raccolte nazionali come “I 

poeti di Ponte Vecchio” o “Il Federiciano”) e “Lectio brevis” su vari 

argomenti didattici.  

Autore di: “Trinità della mente. Lectio brevis su fede, filosofia e poesia 

dell’umano”, “Il fiore bianco. Il nipote del silenzio”, “Il potere cognitivo del 

corsivo. Scrivere per pensare: il gesto che educa la mente nell’era digitale”, 

“Le scarpe di Davide”. 

 

«Corredentrice»? Un titolo da bandire o un tesoro da capire? 

In un tempo in cui il nome di Maria viene talvolta sbrigativamente archiviato 

come “superfluo” o “fuorviante”, queste pagine tornano alla grande 

tradizione della Chiesa per riascoltarla con calma, alla luce di Cristo unico 

Redentore. 

Attraverso una Lectio brevis chiara e rigorosa, l’Autore mostra come il 

riferimento a Maria «Corredentrice» non aggiunga nulla all’unica mediazione 

di Cristo, ma illumini piuttosto la logica stessa del Vangelo: Dio salva l’uomo 

coinvolgendo la libertà di una donna, e in lei la libertà di tutta la Chiesa. 

Un piccolo libro per consacrati e laici che non si accontentano di slogan, ma 

desiderano capire se e come oggi sia ancora possibile parlare di 

“corredenzione” senza oscurare, anzi esaltando, lo splendore dell’unica 

Croce di Cristo. 

Un invito, umile e fermo, a guardare di nuovo a Maria là dove la Chiesa l’ha 

sempre vista: ai piedi della Croce, nel cuore della Redenzione. 


